
Maria Luisa Nava 
 

SCRIVERE IL SOCIALE SUL CORPO 
 

Tatuaggi, segni distintivi e marcature identitarie dalla preistoria alla contemporaneità 
 
 

Abstract 
Il tatuaggio e le pratiche affini di marcatura corporea costituiscono una tecnologia sociale di 
lunga durata, utilizzata per rendere visibili appartenenze, ruoli, gerarchie, stati giuridici e 
dispositivi di protezione rituale. Attraverso un’analisi comparativa che abbraccia la preistoria 
europea, l’Egitto faraonico, l’Italia preromana (con l’esempio della Daunia), il mondo greco-
romano, le steppe eurasiatiche e l’età moderna e contemporanea, l’articolo analizza il corpo 
come superficie privilegiata di iscrizione del sociale. Il caso delle stele daunie è assunto come 
nodo centrale per discutere il rapporto tra genere, rango e marcatura identitaria, nonché i 
limiti metodologici di interpretazioni fondate su analogie etnografiche non controllate. 
 
1. Introduzione 
Il tatuaggio, inteso come incisione permanente o semi-permanente del segno sul corpo 
umano, accompagna la storia delle società umane ben oltre ciò che una lettura superficiale o 
modernizzante tende a riconoscere. Lungi dall’essere un fenomeno marginale o puramente 
ornamentale, esso costituisce una tecnologia sociale del corpo, impiegata per rendere visibili 
e durevoli relazioni che altrimenti resterebbero instabili: appartenenze collettive, ruoli 
sociali, gerarchie, stati giuridici, protezioni rituali, memorie biografiche. 
Il corpo non è mai neutro. È uno spazio regolato, normato, sorvegliato, interpretato. Le 
pratiche di marcatura corporea - tatuaggi, scarificazioni, marchi, mutilazioni rituali, rasature 
selettive - intervengono su questo spazio per scrivere sul corpo ciò che fonda l’ordine socialei. 
La persistenza storica del tatuaggio è spiegabile attraverso alcune sue caratteristiche 
strutturali: la difficoltà di rimozione, l’inseparabilità dal soggetto e la possibilità di 
controllarne la visibilità. Proprio per questo esso si presta tanto alla protezione rituale 
quanto allo stigma, tanto all’inclusione aristocratica quanto alla punizione- 
Questo contributo non propone una storia generale del tatuaggio, ma analizza diversi regimi 
di marcatura corporea in una prospettiva comparativa di lunga durata, concentrandosi su 
preistoria europea, Egitto faraonico, Italia preromana (Daunia), mondo classico, steppe 
eurasiatiche ed età moderna e contemporanea. Il filo conduttore non è il motivo iconografico, 
ma la funzione sociale del segno, non del suo valore estetico o simbolico astratto. 
 
2. Questioni di metodo: il tatuaggio come oggetto storico e archeologico 
Dal punto di vista archeologico il tatuaggio è un oggetto problematico per definizione, poiché 
il suo supporto principale - la pelle - si conserva solo in condizioni eccezionali 
(mummificazione artificiale o naturale, permafrost). Le attestazioni dirette sono dunque rare 
e concentrate in specifici contesti geografici e climatici, mentre nella maggior parte dei casi 
la pratica deve essere ricostruita indirettamente attraverso iconografia, fonti letterarie, 
documentazione normativa o medico-legale. 
Ne consegue una asimmetria documentaria: la distribuzione geografica delle attestazioni non 
coincide con la distribuzione reale della pratica. L’assenza di tatuaggi osservabili non 
equivale all’assenza del tatuaggio come pratica sociale. 
Le applicazioni di imaging ad alta risoluzione, in particolare nel vicino infrarosso, hanno 
mostrato che anche in presenza di tessuti conservati la lettura tradizionale può essere 
fortemente incompleta. Gli studi recenti sulle mummie Pazyryk hanno permesso di 
individuare tatuaggi invisibili a occhio nudo, di distinguere riprese di incisione e di discutere 



le modalità tecniche di realizzazione, suggerendo l’esistenza di operatori specializzati e di 
programmi iconografici complessi. 
Il ricorso all’analogia etnografica o contemporanea è legittimo solo se resta uno strumento 
euristico. Diventa metodologicamente scorretto quando sostituisce l’analisi endogena del 
corpus, ignora la struttura sociale dei contesti o appiattisce distanze cronologiche e 
geografiche. Questo rischio emerge con particolare evidenza nel dibattito sulle stele daunie. 
 
3. Preistoria europea: Ötzi e il tatuaggio come pratica terapeutica 
Il corpo dell’Uomo del Similaun (Ötzi), datato intorno al 3300 a.C., costituisce una delle più 
antiche attestazioni dirette di tatuaggio in Europa. Sul suo corpo sono stati identificati oltre 
sessanta segni, costituiti da linee parallele e piccoli tratti incrociati, realizzati mediante 
incisione della pelle e introduzione di pigmento carbonioso. (Fig. 1) 
 

 
 

Fig. 1 – Mummia di Ötzi. Localizzazione dei tatuaggi. Museo Archeologico di Bolzano 
 
 



I tatuaggi non sono figurativi né decorativi. La loro distribuzione è concentrata in 
corrispondenza di articolazioni (caviglie, ginocchia, polsi) e lungo la colonna vertebrale, aree 
che mostrano evidenze paleopatologiche di tipo degenerativo. Gli studi di Dorfer e 
collaboratori hanno messo in relazione la localizzazione dei segni con pratiche di 
alleviamento del dolore, ipotizzando una funzione terapeutica. 
Al di là dell’interpretazione specifica, il dato cruciale è che il tatuaggio non nasce 
necessariamente come segno identitario. In questo caso esso risponde a un’esigenza tecnica 
e medica. Ötzi costituisce dunque un fondamentale controllo epistemologico: non ogni 
marcatura corporea comunica appartenenza, rango o ruolo sociale. 
 
4. Egitto faraonico: tatuaggio, genere e protezione rituale 
Nel mondo egiziano dinastico il tatuaggio si colloca in un ambito profondamente diverso. Le 
attestazioni note riguardano quasi esclusivamente corpi femminili e mostrano una 
distribuzione tutt’altro che casuale. I tatuaggi sono localizzati soprattutto su addome, fianchi, 
cosce e seno. 
Il caso della mummia tatuata di Deir el-Medina ha rivelato un apparato iconografico 
complesso, comprendente figure divine (tra cui Bes), simboli e motivi ripetuti, organizzati 
secondo uno schema coerente sul torso (Fig. 2).  
 

 
 

Fig. 2 - Mummia femminile di Deir el-Medina. Tatuaggi sul collo e sul petto. 
 

L’impiego del near-infrared ha consentito di individuare segni invisibili a occhio nudo, 
ampliando in modo significativo il corpus noto. 
In questo contesto il corpo femminile diventa supporto attivo del sacro. Il tatuaggio agisce 
come dispositivo apotropaico e protettivo, in relazione a momenti di particolare vulnerabilità 
biologica e simbolica (fertilità, gravidanza, parto). Il segno non stigmatizza né punisce: 
protegge e potenzia. 
 
5. Italia preromana: la Daunia 
Le stele antropomorfe della Daunia (VIII–VI sec. a.C.) costituiscono un corpus figurativo di 
straordinaria complessità. Un dato strutturale le accomuna: il defunto è interamente coperto 
da una lunga e ricca veste funebre, dalla quale emergono esclusivamente le braccia. Il corpo 
biologico non è esibito. 
La veste funebre diventa la superficie narrativa sulla quale sono incise le gesta: oggetti di 
rango, animali, scene di caccia, combattimenti, processioni e sequenze simboliche complesse. 



Ho proposto di leggere queste stele come dispositivi di memoria aristocratica, non come 
ritratti individuali. Esse non rappresentano “il corpo del defunto”, ma costruiscono una 
biografia sociale selettiva, funzionale alla memoria del gruppo. 
Il corpus stele daunie è quantitativamente e qualitativamente strutturato. Circa il 64% delle 
stele presenta ornamenti, circa il 12% armi, mentre le stele certamente femminili 
rappresentano una percentuale minima (circa il 6%). In una società aristocratica e 
patriarcale, è storicamente implausibile interpretare le stele con ornamenti come femminili. 
Il dato decisivo è iconografico: le stele con ornamenti presentano scene di guerra, 
combattimenti e cacce, del tutto assenti sulle stele certamente femminili. Ne deriva una 
distinzione funzionale chiara: 
– stele con armi: guerrieri; 
– stele con ornamenti: aristocratici, notabili, figure di rango politico-rituale; 
– stele femminili: poche, coerenti, prive di repertorio bellico. 
Un elemento iconografico cruciale è costituito dai segni incisi sopra il gomito. Essi compaiono 
sulle stele con ornamenti e sulle stele femminili, ma non sulle stele con armi. Questo dato 
esclude una funzione legata alla guerra. Il tatuaggio non qualifica il guerriero, ma opera come 
marcatore di appartenenza, probabilmente clanica o tribale. (Fig. 3) 
 

 
 

Fig. 3 – Stele daunia con ornamenti. Guanti ricamati e tatuaggio sul gomito. 
 

Gli stessi segni sono attestati su destrieri e cani da caccia. L’identità aristocratica si estende 
dunque agli animali, che partecipano delle stesse pratiche simboliche del priceps. Il segno 
costruisce una continuità simbolica tra uomo, patrimonio vivo e ruolo sociale. 
Le interpretazioni che attribuiscono le stele con ornamenti al femminile o leggono i guanti 
come tatuaggi non sono compatibili con la struttura del corpus né con il contesto sociale 
daunio. Queste proposte ignorano la struttura patriarcale della società, la distribuzione 
quantitativa del corpus e il repertorio iconografico bellico delle stele con ornamenti, 
ricorrendo a confronti etnografici e cronologici non pertinenti. Il dibattito resta aperto, ma i 
dati non supportano tale interpretazione. 
 



6. Il mondo greco e romano: il tatuaggio come stigma giuridico e strumento di controllo 
E’ ben noto come le popolazioni barbariche dell’Europa usassero comunemente i tatuaggi: in 
particolare, presso Britanno, Alamanni, Pitti e Traci il tatuaggio era impiegato largamente non 
solo per identificare le tribù di appartenenza, ma anche per segnalare il particolare valore del 
guerriero nelle azioni belliche. E’ altresì noto che i guerrieri erano usi dipingersi con 
colorazioni accese il volto prima delle battaglie, allo scopo di impaurire il nemico.  
Per contro, nel mondo greco e romano il tatuaggio (stigma) non era particolarmente ben 
visto, soprattutto dai patrizi, proprio perché ritenuto un’usanza barbara. Tuttavia, i primi a 
tatuarsi tra i Romani, furono proprio i milites, che iniziarono imprimere sul loro corpo 
l’acronimo SPQR e il nome della legione di appartenenza. (Fig. 4) 
 

 
 

Fig. 4 – Timbro in bronzo di età romana per il tatuaggio con l’identificativo della legione. 
 

In seguito, il tatuaggio entra stabilmente nel mondo romano nella sfera del diritto, della 
punizione e dell’amministrazione dei corpi subordinati. A differenza dei contesti precedenti, 
preistorici, egiziani, italici, qui il segno corporeo non integra, ma esclude; non protegge, ma 
fissa una condizione di inferiorità giuridica. 
Le fonti letterarie e giuridiche attestano l’uso della marcatura corporea in relazione a: 
– schiavi fuggitivi; 
– schiavi recidivi; 
– criminali condannati; 
– prigionieri di guerra; 
– soggetti colpiti da infamia permanente. 
Come ha dimostrato in modo sistematico Christopher P. Jones, il tatuaggio in età classica non 
è un residuo “barbarico”, ma una tecnologia giuridica pienamente integrata nei sistemi di 
controllo delle popolazioni non libere. Il corpo viene trasformato in supporto permanente di 
informazione legale: il segno rende visibile lo status anche al di fuori del contesto 
istituzionale. 
Particolarmente significativa è la marcatura degli schiavi (stigmata servorum), che può 
includere il nome del padrone, l’indicazione di fuga (fugitivus), simboli di possesso e formule 
di ammonimento. Deborah Kamen ha mostrato come tali marcature funzionino come 
documenti amministrativi incorporati, riducendo il corpo a prova giuridica autosufficiente. 
Dunque, il tatuaggio non è interpretabile simbolicamente: è un atto di potere. 
Il confronto con la Daunia è strutturalmente illuminante. Laddove sulle stele daunie il segno 
sopra il gomito comunica appartenenza aristocratica condivisa, nel mondo romano il 
tatuaggio individualizza per isolare, rende visibile per escludere, fissa per impedire il 
reintegro sociale. 
 
 
 



7. Le steppe eurasiatiche: i tatuaggi Pazyryk come biografie visive e marcatori di rango 
Il complesso di Pazyryk, rinvenuto sull’altopiano di Ukok nei monti Altai (Russia centro-
orientale), rappresenta uno dei casi più ricchi e documentati di tatuaggio figurativo nel 
mondo antico, grazie alle eccezionali condizioni di conservazione dovute al permafrost. Si 
tratta di un sito funerario, caratterizzato da sepolture ad inumazione, coperte da tumuli 
(kurgan), databili al V-III sec. a. C., in cui i defunti sono stati ritrovati congelati, conservando 
pertanto intatti i corpi e – di conseguenza - il derma. Sui corpi, così eccezionalmente 
conservati, sono stati riconosciuti numerosi tatuaggi, che raffigurano animali anche in 
composizioni complesse e che sono presenti su uomini, ma anche donne di rango elevato.  
Le indagini condotte mediante imaging nel vicino infrarosso hanno dimostrato che molti 
tatuaggi erano invisibili a occhio nudo, che alcuni motivi furono ripresi o rinforzati nel tempo 
e che le differenze tecniche tra individui suggeriscono l’esistenza di operatori specializzati o 
botteghe rituali distinte. 
Questi dati rendono insostenibile una lettura puramente decorativa. I tatuaggi pazyryk 
costituiscono programmi figurativi coerenti, organizzati secondo logiche di simmetria, 
visibilità e gerarchia delle parti del corpo, funzionando come marcatori di rango, indicatori di 
appartenenza e supporti di narrazioni mitiche e genealogiche. 
In questo contesto il tatuaggio è capitale simbolico positivo: non è imposto, ma assunto; non 
stigmatizza, ma qualifica. Il corpo diventa una biografia visiva leggibile all’interno del gruppo. 
(Fig. 5) 
 

 
 

Fig. 5 – Tatuaggio con simboli zoomorfi su una mummia Pazyryk , IV sec. a. C. 
 

Il confronto con la Daunia è metodologicamente cruciale: in entrambi i contesti il segno non 
è punitivo, è legato alle élites e comunica appartenenza e condivisione di status. Ciò che 
cambia è la grammatica: nelle steppe l’identità è scritta sulla pelle, in Daunia è narrata sulla 
pietra. 
 
 
 



8. Segni senza inchiostro: la chierica ecclesiastica come marcatura identitaria 
Non tutte le marcature corporee richiedono pigmento. La tonsura ecclesiastica costituisce un 
esempio fondamentale di segno corporeo permanente o semi-permanente che rende 
immediatamente leggibile l’appartenenza a una categoria separata. 
Nel cristianesimo tardoantico e altomedievale la chierica distingue i chierici dai laici, segnala 
una condizione giuridica specifica e impone una disciplina del corpo e della visibilità. Le 
controversie sulla forma della tonsura dimostrano che il segno non è neutro, ma carico di 
implicazioni identitarie e politiche. (Fig. 6) 
 

 
 

Fig. 6 – Monaco con tonsura. Affresco dalla chiesa di San Marco di Firenze,  
Beato Angelico 1437-1446. 

 
Dal punto di vista funzionale, la chierica opera come un tatuaggio: è difficilmente occultabile, 
rende il corpo immediatamente classificabile e produce inclusione ed esclusione. Anche in 
questo caso il corpo diventa documento istituzionale. 
 



9. Età moderna: pellegrinaggio, distinzione aristocratica e memoria incorporata 
I tatuaggi devozionali dei pellegrini cristiani a Gerusalemme costituiscono una forma di prova 
incorporata dell’esperienza sacra. La pratica, attestata fino all’età contemporanea, certifica il 
pellegrinaggio, protegge simbolicamente il corpo e rende permanente un’esperienza liminale. 
Nel XIX secolo il tatuaggio entra anche nel repertorio simbolico delle aristocrazie europee, 
trasformandosi in capitale simbolico legato al viaggio e al contatto con l’alterità. Ad esempio, 
Edoardo VII si fa tatuare con la croce di Gerusalemme, mentre Giorgio V con motivi in stile 
giapponese (tigre e leone). In questo contesto il tatuaggio diventa capitale simbolico 
aristocratico, memoria incorporata dell’esperienza globale. 
Al medesimo filone appartiene il nodo azzurro tatuato all’interno del polso sinistro dei 

maschi di casa Savoia, praticato alla nascita come segno identificativo dinastico. Non è 

ornamento, ma un vero e proprio dispositivo di riconoscimento interno, riservato e 

funzionale. 

10. Il tatuaggio carcerario: biografia popolare e sistemi gerarchici 
Gli archivi penali occidentali mostrano che i tatuaggi dei detenuti costituiscono biografie 
popolari auto-prodotte, registrate dallo Stato come segni identificativi. Il corpo diventa un 
doppio archivio: strumento amministrativo e spazio narrativo individuale. 
Nel sistema sovietico e post-sovietico dei vory v zakone il tatuaggio assume una struttura 
normativa rigida, indicando rango, reato e posizione gerarchica. 
Gli archivi penali britannici tra XVIII e XIX secolo mostrano che lo Stato registra 
sistematicamente i tatuaggi dei detenuti come tratti identificativi. Tuttavia, come ha 
dimostrato Zoe Alker, questi tatuaggi non sono imposti: sono auto-prodotti e costituiscono 
vere e proprie biografie popolari. 
I motivi ricorrenti includono: 
• nomi di persone care; 
• date significative; 
• simboli religiosi; 
• immagini affettive. 
Il corpo del detenuto diventa un doppio archivio: 
• per lo Stato, strumento di identificazione; 
• per l’individuo, spazio di narrazione. 
Nel contesto sovietico e post-sovietico, il tatuaggio carcerario assume una struttura ancora 
più rigida. (Fig. 7) 
 

 
 

Fig. 7 – Disegno con la raffigurazione di un criminale siberiano zakone tatuato con i simboli 
che raccontano in codice le sue vicende. 



 
 
Nel mondo dei vory v zakone, ogni tatuaggio indica: 
• rango; 
• tipo di reato; 
• atteggiamento verso l’autorità; 
• posizione nella gerarchia. 
Qui il tatuaggio è linguaggio normativo interno, strumento di controllo tra pari e forma di 
contro-potere (Varese 1998). Il corpo è interamente colonizzato dal sistema simbolico. 
 
11. Contemporaneità: diffusione e perdita di riconoscimento 
Nelle società contemporanee occidentali il tatuaggio è diffuso in modo trasversale ma con 
maggiore incidenza nelle classi meno garantite e nei contesti di precarietà sociale.  
I dati mostrano una maggiore incidenza: 
• nelle classi meno garantite; 
• in contesti di precarietà lavorativa; 
• in situazioni di debolezza del riconoscimento sociale. 
In questo quadro il corpo diventa l’ultimo spazio disponibile per l’iscrizione identitaria del 
sé. 
 
12. Conclusioni. Scrivere il sociale sul corpo tra marginalità e universalizzazione 
L’analisi di lunga durata condotta in questo contributo mostra come il tatuaggio non possa 
essere interpretato come semplice fenomeno ornamentale, né come moda effimera. In tutte 
le società considerate - dalla preistoria europea al mondo contemporaneo - la marcatura 
corporea risponde a un’esigenza costante: rendere visibile sul corpo ciò che fonda, regola o 
mette in crisi l’ordine sociale. 
Se nei contesti antichi e protostorici il tatuaggio (o il segno funzionalmente equivalente) è 
spesso strumento di integrazione, appartenenza e riconoscimento positivo - come nel caso 
della Daunia o delle élites delle steppe eurasiatiche -, nel mondo greco-romano e in età 
moderna esso può diventare dispositivo di stigma, punizione e controllo giuridico. Questa 
ambivalenza strutturale spiega la straordinaria resilienza storica della pratica. 
Nella contemporaneità occidentale il successo del tatuaggio è stato spesso interpretato come 
segno di individualismo o di libertà espressiva. Tuttavia, numerosi studi antropologici hanno 
mostrato come la sua diffusione sia particolarmente significativa nei contesti sociali percepiti 
come marginali o scarsamente riconosciuti: quartieri periferici, banlieues delle grandi città 
europee (come Parigi), aree suburbane di Roma e Milano, ambienti caratterizzati da 
isolamento spaziale e debole integrazione socio-culturale.  
In questi contesti il tatuaggio è uno strumento di strategia di visibilità, appartenenza e auto-
narrazione del sé, compensando l’assenza o la fragilità di altri dispositivi di riconoscimento 
sociale. La marcatura corporea continua a funzionare come strumento immediato di 
costruzione identitaria: rende visibile un’appartenenza, consolida reti di riconoscimento, 
trasforma la pelle in archivio biografico e in superficie di negoziazione simbolica con lo 
sguardo altrui. Questo parallelo, però, va usato in modo controllato: non autorizza a 
proiettare sul passato categorie moderne (subculture, moda, “scelta individuale” come valore 
dominante), ma aiuta a formulare una domanda storicamente sensata: quando e perché la 
marcatura del corpo diventa una risorsa per gruppi che devono definire confini e gerarchie, 
reagire a pressioni esterne, o ancora rendere stabile la propria memoria sociale. 
In molti casi, poi, il tatuaggio assume anche forme imitative, che rivelano palesemente 
l’aspirazione di identificarsi con il proprio ideale: si vedano gli innumerevoli casi in cui 



persone di entrambi i sessi, sia adolescenti che adulti, riproducono sul proprio corpo i 
medesimi grafemi di cui vanno tatuati personaggi famosi. (Fig. 8)  
 

 
 

Fig. 8 – I tatuaggi sulla schiena di Angelina Jolie. 
 

In questa prospettiva si colloca il lavoro pionieristico di Alessandra Castellani, che ha 
analizzato il tatuaggio come linguaggio simbolico delle subculture urbane, sottolineandone la 
funzione identitaria e oppositiva rispetto ai modelli dominanti. Il tatuaggio diventa così una 
forma di scrittura del dissenso, ma anche un mezzo per ricostruire comunità simboliche in 
contesti di frammentazione sociale. 
Parallelamente, il crescente interesse museografico per il tatuaggio segnala un ulteriore 
passaggio: da pratica marginale a linguaggio universale. Mostre come “Tatu-Tattoo” (Musées 
royaux d’Art et d’Histoire, Bruxelles, 2004–2005) e “Tattoo. Storie sulla pelle” (Museo M9, 
Mestre, 2019) hanno restituito la profondità storica, culturale e artistica del fenomeno, 
documentandone la diffusione globale e la pluralità di significati. In particolare, l’esposizione 
di Mestre ha mostrato come il tatuaggio si sia progressivamente trasformato da segno di 



appartenenza ristretta o di marginalità in pratica trasversale, capace di attraversare classi 
sociali, generazioni e contesti culturali. 
Tuttavia, questa apparente universalizzazione non cancella la funzione originaria del 
tatuaggio come tecnologia sociale del corpo. Anche quando sembra puramente individuale, il 
segno continua a dialogare con il sociale: rende visibili fratture, aspirazioni, memorie, 
appartenenze. Il corpo resta, oggi come in passato, una superficie privilegiata su cui le società 
scrivono sé stesse. E nelle culture contemporanee il tatuaggio diventa risposta alla fragilità 
del riconoscimento sociale. 
 
Didascalie delle illustrazioni: 
Fig. 1 – Mummia di Ötzi. Localizzazione dei tatuaggi. Museo Archeologico di Bolzano 
Fig. 2 - Mummia femminile di Deir el-Medina. Tatuaggi sul collo e sul petto. 
Fig. 3 – Stele daunia con ornamenti. Guanti ricamati e tatuaggio sul gomito.  
Fig. 4 – Timbro in bronzo di età romana per il tatuaggio con l’identificativo della legione. 
Fig. 5 – Tatuaggio con simboli zoomorfi su una mummia Pazyryk , IV sec. a. C. 
Fig. 6 – Monaco con tonsura. Affresco dalla chiesa di San Marco di Firenze, Beato Angelico 
1437-1446. 
Fig. 7 – Disegno con la raffigurazione di un criminale siberiano zakone tatuato con i simboli 
che raccontano in codice le sue vicende. 
Fig. 8 – I tatuaggi sulla schiena di Angelina Jolie. 
 
Bibliografia  
 

Alker, Zoe. *Tattooing the Body Politic: Convict Tattoos and Penal Archives*. London: 
Routledge, 2022. 
 
Austin, Anne, et al. “Hidden in Plain Sight: Infrared Imaging and the Discovery of Tattoos in 
Ancient Egyptian Mummies.” *Journal of Archaeological Science* 109 (2019): 1–9. 
 
Caplan, Jane. *Written on the Body: The Tattoo in European and American History*. London: 
Reaktion Books, 2000. 
 
Castellani, Alessandra. *Ribelli per la pelle. Storia e cultura dei tatuaggi*. Genova: Costa & 
Nolan, 1995. 
 
Deter-Wolf, Aaron, et al. “The World’s Oldest Tattoos.” *Journal of Archaeological Science* 100 
(2018): 1–11. 
 
Dorfer, Leopold, Franz Moser, Karl Bahr, Helmut Spindler, Eduard Egarter Vigl, Andrea Dohr, 
and Kurt Kenner. “A Medical Report from the Stone Age? The Iceman’s Tattoos.” *The Lancet* 
354 (1999): 1023–1025. 
 
Finley, Moses I. *Ancient Slavery and Modern Ideology*. London: Chatto & Windus, 1980. 
 
Foucault, Michel. *Surveiller et punir*. Paris: Gallimard, 1975. 
 
Foucault, Michel. *Sécurité, territoire, population*. Paris: Gallimard, 2004. 
 
Giddens, Anthony. *Modernity and Self-Identity*. Cambridge: Polity Press, 1991. 
 



Goren, Haim. *Pilgrimage and Tattooing in Jerusalem*. Jerusalem: Israel Museum, 2010. 
 
Hanks, Bryan K. “Agency, Identity, and the Body in Eurasian Steppe Archaeology.” *Journal of 
Anthropological Archaeology* 29 (2010): 123–147. 
 
Jones, Christopher P. “Stigma and Tattooing in Graeco-Roman Antiquity.” *Journal of Roman 
Studies* 77 (1987): 139–155. 
 
Kamen, Deborah. *Status in Classical Athens*. Princeton: Princeton University Press, 2013. 
 
Le Breton, David. *Anthropologie du corps et modernité*. Paris: PUF, 2013. 
 
Nava, Maria Luisa. “Le gesta degli uomini, dei cavalieri e degli eroi nella vita e nel mito sulle 
stele della Daunia.” *Mediterranea. Studi e ricerche sul Mediterraneo antico* II (2025): 193–
216. 
 
Normann, Camilla. “The Tribal Tattooing of Daunian Women.” *European Journal of 
Archaeology* 14, nos. 1–2 (2011): 133–157. 
 
Rudenko, Sergei I. *Frozen Tombs of Siberia*. Berkeley: University of California Press, 1970. 
 
Varese, Federico. *The Russian Mafia*. Oxford: Oxford University Press, 1998. 
 
Zink, Albert, et al. “The Iceman.” *Annual Review of Anthropology* 38 (2009): 183–200. 

 
 

Autore: Maria Luisa Nava - mlsnava@gmail.com 

 

mailto:mlsnava@gmail.com

