
 1 

 

Maria Luisa Nava 

 

La violenza contro le donne: una storia lunga quanto il potere 

Genealogia storica, sacralizzazione cristiana e rotture giuridiche nell’Italia 

contemporanea 
 

Abstract 

La violenza contro le donne è spesso interpretata come fenomeno emergenziale o devianza 

individuale. L’articolo propone una lettura di lunga durata, collocando la violenza di genere 

all’interno della genealogia storica del patriarcato. Dopo aver analizzato il sistema di controllo 

della riproduzione e della discendenza, il contributo esamina la sua sacralizzazione in ambito 

cristiano, ripercorrendo le vicende storiche che portarono alla costruzione della donna come 

veicolo del male sino alla nascita dei movimenti femministi.  

Una sezione specifica è dedicata all’emancipazione delle donne in Italia sino al dibattito 

contemporaneo sul consenso nel diritto penale. La violenza di genere emerge così come 

prodotto strutturale di un sistema storico, non come sua patologia. 
 

La violenza di genere come problema strutturale 

La violenza contro le donne continua a essere trattata prevalentemente come un fenomeno 

emergenziale, riconducibile a comportamenti individuali devianti o a crisi relazionali. Questa 

interpretazione, tuttavia, risulta insufficiente sul piano storico e antropologico. La violenza di 

genere non è un’anomalia del sistema sociale, ma una delle sue modalità di funzionamento 

laddove il potere è organizzato in senso patriarcale. L’obiettivo di questa sintesi è ricostruire, 

in sintesi, la genealogia storica della violenza contro le donne, mostrando come essa sia radicata 

nella lunga durata del patriarcato, inteso non come dato naturale, ma come costruzione storica. 
 

L’organizzazione delle società patriarcali: controllo della riproduzione e violenza 

Le ricerche archeologiche e antropologiche indicano che il dominio maschile non costituisce 

un dato universale né originario. La svolta si colloca con la sedentarizzazione e la costruzione 

di centri abitati stanziali (villaggi), avvenuta durante il Neolitico. La stabilizzazione dei gruppi 

umani avvenne a seguito della scoperta dell’agricoltura e dell’allevamento, che comportò anche 

l’accumulo di surplus di beni (in particolare di derrate alimentari, in gran parte cereali) e la 

nascita della proprietà privata: in questo contesto, il controllo della riproduzione diventa 

cruciale per garantire la trasmissione dei beni e dello status. Di conseguenza, il corpo femminile 

assume una centralità politica: controllare la sessualità delle donne significa controllare la 

discendenza. In questa prospettiva, la violenza emerge come strumento strutturale di disciplina 

e deterrenza, funzionale alla stabilità del sistema. 
 

Cristianesimo e sacralizzazione del dominio maschile (San Paolo e tradizione patristica) 

Con il cristianesimo, il patriarcato non viene messo in discussione, ma tende a essere inscritto 

in un ordine teologico. La subordinazione femminile non è più soltanto un fatto sociale: viene 

letta come conseguenza dell’ordine morale e della storia della salvezza. Eva diventa il 

paradigma della colpa; la donna è associata alla carne, alla sessualità, alla tentazione e, in molte 

declinazioni, all’azione del male. All’interno del cristianesimo delle origini, l’epistolario di San 

Paolo - in particolare con le lettere ai Corinzi e la loro ricezione - gioca un ruolo decisivo nel 

definire gerarchie e ruoli di genere, soprattutto in relazione alla disciplina del corpo e all’ordine 



 2 

comunitario (ad es. 1 Cor 11; 1 Tim 2). La ricerca contemporanea ha mostrato come, dietro la 

fissazione normativa, siano leggibili conflitti reali sulla presenza pubblica delle donne e sulla 

loro autorevolezza profetica e liturgica.  
 

Ipazia di Alessandria: la repressione del sapere femminile 

L’uccisione di Ipazia di Alessandria nel 415 d.C. costituisce un caso emblematico di repressione 

del sapere femminile. Filosofa neoplatonica, matematica e astronoma, Ipazia godeva di 

un’autorità pubblica che sfuggiva al controllo ecclesiastico maschile. (Fig. 1) 

 

 
 

Hypatia, Ch. Mitchell, 1885. Olio su tela, Laing Art Gallery, Newcastle upon Tyne. 



 3 

La sua libertà di pensiero, mal tollerata da Cirillo vescovo di Alessandria, unitamente alla sua 

vicinanza a Oreste, prefetto di Egitto e in aperto contrasto con Cirillo, le costarono la vita, che 

le venne tolta in modo estremamente sanguinario ed efferato da una folla feroce, istigata da 

Cirillo.  

Le fonti tardoantiche descrivono un linciaggio brutale; al di là delle contingenze politiche locali, 

l’evento segnala un messaggio strutturale: una donna sapiente, autonoma e autorevole è 

percepita come minaccia. 

La sua grande sapienza, che l’aveva posta a capo della scuola filosofica di Alessandria, e la 

vicenda cruenta del suo omicidio sono esposte nel racconto di Socrate Scolastico (Hist. eccl. 

7.15).  
 

Medioevo e predicazione: Bernardino da Siena e la costruzione dell’allarme morale 

Tra XIV e XV secolo, la misoginia cristiana esce dagli ambiti dottrinali e giuridici per diventare 

discorso pubblico, veicolato dalla predicazione. In questa fase si costruisce il consenso sociale 

che rende praticabile la persecuzione. Bernardino da Siena (1380–1444) rappresenta un caso 

centrale: la predicazione in volgare davanti a folle numerose insiste su un immaginario che 

associa il femminile alla lussuria, all’inganno e al disordine morale, facilitando la traduzione 

del sospetto in mobilitazione sociale. (Fig. 2) 

 

 
 

San Bernardino da Siena, Cristofano dell'Altissimo, 1569.  

Galleria degli Uffizi, Firenze. Serie Gioviana, Inv. n. 2965 



 4 

 

La figura della guaritrice/erbaria, sottratta a controllo istituzionale maschile, diventa un 

bersaglio privilegiato di stigmatizzazione. L’ostinazione con la quale Bernardino (che era stato 

indagato dall’Inquisizione come possibile eretico, pur uscendone assolto) perseguiva le donne 

“sapienti” e indipendenti appare evidente nel suo particolare accanimento contro Matteuccia da 

Todi. Infatti, nel 1426 Bernardino si recò a Todi dove si dedicò in special modo a perseguire 

l’operato di Matteuccia di Francesco, una guaritrice divenuta molto nota, definita nella sentenza 

del processo che la portò sul rogo nel 1428 “incantatrix” e “striga”, come l’aveva stigmatizzata 

proprio Bernardino nelle sue prediche. I documenti che attestano lo svolgimento del suo 

processo sono conservati nell’Archivio Comunale di Todi. 
 

Alle soglie del Rinascimento: il Malleus Maleficarum e la codifica della violenza 

La pubblicazione del Malleus Maleficarum nel 1486–87 segna una svolta: non inventa la 

misoginia cristiana, ma la sistematizza e la rende operativa, consolidando un dispositivo che 

rende la violenza giudiziaria ripetibile. (Fig. 3) 

 

 
 

“Malleus Maleficarum”, Copertina della settima edizione,  

Cologne 1520 (The University of Sydney). 

 



 5 

Pubblicato a seguito di una bolla emessa da Innocenzo VIII nel 1484 “Summis desiderantes 

affectibus” con la quale il papa autorizza gli autori (i domenicani Heinrich Kramer e Jacob 

Sprenger) a perseguire il delitto di stregoneria in Germania, il Malleus Maleficarum è in effetti 

un manuale che codifica le modalità di riconoscimento delle streghe, stabilendo che si tratta 

soprattutto di donne, in quanto “mas occasionatus” (cioè maschio mancato). Lo stesso termine 

“femmina” deriverebbe – secondo l’interpretazione personale degli autori – da “fe+minus”, 

cioè da una “fede minore”. Il testo, poi, stabilisce meticolosamente anche le torture alle quali 

sottoporre gli inquisiti affinché ammettano le loro colpe, in modo particolare il sodalizio con il 

diavolo, soffermandosi in modo particolare sui riti malefici e sui congiungimenti carnali osceni 

che le (e gli) accusate/i avrebbero ripetutamente compiuto con il demonio. 

Il testo essenzializza la colpa femminile (le donne sarebbero più inclini al male), sessualizza il 

demoniaco (il demonio opera soprattutto attraverso il desiderio e il corpo femminile) e 

normalizza pratiche coercitive (tortura e confessione) come strumenti di verità processuale.13 

Il Malleus Maleficarum, pur non essendo mai stato adottato ufficialmente dalla Chiesa, divenne 

il manuale più diffuso presso gli Inquisitori e rimase in uso sino alla metà del XVII secolo.  
 

 
 

L’Italia della Controriforma: i Borromeo, le persecuzioni e il progetto di Hexenturm 

Nel contesto italiano, la persecuzione per stregoneria assume intensità differenziate, ma la 

seconda metà del XVI secolo – in piena Controriforma – mostra un irrigidimento in cui 

disciplinamento pastorale e controllo sociale tendono a intrecciarsi. Le iniziative riformatrici e 

fortemente misogine di Carlo Borromeo, Arcivescovo di Milano, costituiscono un caso 

altamente significativo. Nella sua opera di attuare i principi e i disposti del Concilio di Trento, 

al quale aveva attivamente preso parte, si adoperò per imporre il valore del matrimonio, il 

celibato sacerdotale; in particolare, si impegnò a combattere l’eresia e il protestantesimo, anche 

con interventi radicali. Emblematica è la sua visita pastorale nella Val Mesolcina dove fece 

arrestare per stregoneria più di 150 persone. Molte di loro vennero torturate e 12 donne e il 

prevosto vennero condannati ad essere arsi sul rogo (1583): questo episodio è frequentemente 

citato come esempio di spietata repressione connessa al clima religioso del tempo. 

In ambito ambrosiano, la tradizione riferisce che Federico Borromeo (cugino di Carlo alla cui 

morte, avvenuta nel 1584, successe e che resse la diocesi sino al 1631), sulle orme del 

predecessore di cui proseguiva l’operato, pensò di destinare a Milano una struttura detentiva 

specifica per gli accusati di stregoneria – un Hexenturm – sul modello mitteleuropeo. Federico 

aveva individuato nella c.d. “Torre dell’Imperatore”, il luogo da adibire a tale scopo. (Fig. 4) 

 



 6 

 
 

Stampa del 1792 che rappresenta la Torre dell'Imperatore e l'edificio ad essa connesso. 

Si trovava a Milano lungo la Cerchia dei Navigli e venne destinata a divenire Hexenturm da 

Federico Borromeo. 

 

Anche se il progetto non venne mai realizzato per la sua scomparsa (1631) e per l’opposizione 

del clero milanese, che si era dichiarato contrario all’opera, il dato è rilevante perché segnala la 

volontà di istituzionalizzare la persecuzione come funzione ordinaria di governo. 

Nonostante ciò, il Cardinale Federico è ricordato dal Manzoni ne “I promessi sposi” per il suo 

mecenatismo (fondò la Biblioteca Ambrosiana e l’annessa Pinacoteca donandovi le sue 

importanti raccolte di manoscritti e opere d’arte), suoi numerosi atti di carità e soprattutto il suo 

prodigarsi per i sofferenti durante la peste che colpì Milano nel 1630. 
 

La presa di coscienza delle donne e le lotte per l’emancipazione femminile  

I primi movimenti femministi nascono prevalentemente nel mondo anglosassone già tra la fine 

del XVIII e gli inizi del XIX secolo. Un’antesignana del moderno femminismo può essere 

considerata Mary Astell che, nell’Inghilterra della fine del XVII secolo si schierò contro la 

“dominazione maschile”, iniziando a pubblicare scritti già a partire dal 1696 nei quali sosteneva 

che non esisteva nessuna prova dell’inferiorità della donna nei confronti dell’uomo, neppure in 

ambito biblico e filosofico. 

In seguito, già con la rivoluzione francese si aprirono i dibattiti sul ruolo delle donne, in un 

climax culturale che si basava su principi anticlericali e sui diritti umani. Il più acceso 



 7 

sostenitore della parità fra uomini e donne fu Nicolas de Condorcet, che sostenne non solo 

l’uguaglianza tra uomini e donne, ma anche il suffragio (diritto di voto) femminile, che venne 

però rifiutato dall’Assemblea costituente. 

Bisogna quindi attendere la seconda metà del XIX secolo perché in Europa si attesti una più 

marcata coscienza femminista, che si adopera per l’emancipazione femminile, attraverso gli 

scritti di donne, ma anche di uomini. Ciò accade in Francia, nei Paesi Bassi e arriva anche a 

coinvolgere gli Stati Uniti a partire dagli inizi del XX secolo. 

Infatti, se la scrittrice inglese Mary Wollstonecraft – che pubblicò nel 1792 “A Vindication of 

the Right of Women” - è considerata la fondatrice del femminismo liberale, a partire dalla metà 

del XIX secolo, i diritti delle donne e l’emancipazione femminile furono i principi a cui si 

ispirarono le signore del “Langham Place Circle”. Le dame del circolo si adoperarono in special 

modo per il “Married Women’s Property Committee” (Comitato per le proprietà delle donne 

maritate) già a partire dal 1855, che divenne legge nel 1882. 
 

Il voto alle donne, il “suffragio universale” e l’evoluzione del diritto di famiglia 

Nel 1869 nel Regno Unito si colloca la nascita ufficiale di quello che fu la più importante 

iniziativa femminile per il riconoscimento dei diritti delle donne, universalmente nota come il 

“movimento delle suffragette”, proprio perché la principale richiesta era la rivendicazione del 

diritto di voto, per il cui ottenimento si adoperarono con manifestazioni di piazza e forme di 

protesta che ebbero anche conseguenze di violenta repressione da parte della Forza Pubblica 

(arresti e perfino la morte di una di loro nel 1913 durante la protesta al Derby di Epsom, che 

venne stigmatizzata con un’edizione speciale del quotidiano femminile The Suffragette). 

Tutto ciò, però, portò nel 1918 al riconoscimento del diritto di voto per le donne da parte del 

parlamento inglese, come era già in precedenza accaduto in Nuova Zelando nel 1893, seguita 

dalla Finlandia nel 1906 e dalla Norvegia l’anno successivo e nel 1918 in Germania. 

Negli Stati Uniti il suffragio universale risale al 1920, ma già dal 1869 era stato riconosciuto 

nello stato dello Wyoming. 

E l’Italia? L’emancipazione femminile arriva nel nostro Paese alcuni decenni più tardi e solo 

nel secondo dopoguerra l’ordinamento italiano inizia a smantellare formalmente dispositivi 

patriarcali consolidati. La conquista del diritto di voto alle donne (1945–1946) segna il loro 

l’ingresso a pieno titolo nella cittadinanza politica. (Fig. 5) 

 

 
 

Le donne al voto nel 1946, da FNP Cisl Pensionati Emilia Romagna 

 



 8 

Infatti, il primo febbraio 1945, con il decreto luogotenenziale n. 23 (detto “Bonomi” dal suo 

estensore), l’Italia conferisce il diritto di voto a tutte le donne che avevano compiuto 21 anni. 

Tuttavia, la possibilità di essere elette venne garantita alle donne solo successivamente, con 

decreto n. 74 del 10 marzo 1946. Le donne si recarono alle urne per la prima volta il 2 giugno 

dello stesso anno, in occasione del referendum istituzionale per la scelta tra monarchia e 

repubblica: è noto che fu proprio il voto femminile a sancire definitivamente la scelta 

repubblicana per il nostro Paese.  

Tra le conquiste dell’elettorato femminile va ascritto anche il diritto al divorzio, introdotto con 

la legge 1 dicembre 1970, n. 898 (legge Fortuna-Baslini), un dispositivo che ha incrinato 

definitivamente l’indissolubilità del matrimonio come dispositivo di controllo. 

L’opposizione di parte del Parlamento (Democrazia Cristiana e Movimento Sociale Italiano), 

oltre che della Chiesa Cattolica, che si schierava da sempre contro il divorzio, portarono nel 

1974 ad indire un referendum abrogativo che, tuttavia, non ebbe successo e che riconfermò la 

volontà del popolo italiano a favore del divorzio. 

Stessa sorte toccò ad un altro importante caposaldo per i diritti delle donne: il diritto all’aborto 

legale. Infatti, anche la legge 22 maggio 1978 n. 194 che introdusse l’interruzione volontaria 

della gravidanza fu oggetto di un referendum abrogativo proposto dai cattolici del Movimento 

per la vita. Ma l’esito dell’iniziativa, giunta al voto il 17 maggio 1981, ebbe un risultato 

platealmente negativo (68% dei voti contro il 38% degli abolizionisti) e la legge venne 

definitivamente confermata.  

Nel frattempo, venne posta in essere anche una sostanziale riforma del diritto di famiglia con 

la legge n. 19 del 19 maggio 1975 n. 151, che costituisce uno storico e significativo snodo 

strutturale: viene abolita la potestà maritale e introdotta la parità giuridica tra i coniugi, ponendo 

fine alla famiglia patriarcale codificata nel Codice Civile del 1942. 

Da ultimo, va segnalato che solo con la legge del 5 agosto1981 n. 442 viene definitivamente 

emanata l’abrogazione del “matrimonio riparatore” e del draconiano delitto d’onore (definiti 

dal Codice Rocco del 1930, artt. 554 e 587), per il quale erano previste pene minime per chi 

uccideva la moglie, una figlia o una sorella per difendere l’onore della famiglia. Si può 

affermare che una forte spinta verso questa riforma normativa venne dallo scalpore suscitato 

nell’opinione pubblica italiana dalla vicenda della giovane siciliana Franca Viola, che – a 17 

anni - ebbe il coraggio di rifiutare il “matrimonio riparatore” con colui che l’aveva stuprata, 

nonostante le pressioni della famiglia. (Fig. 6) 

 



 9 

 
 

Franca Viola, da SIULP (www.siulp.it) 

 

Il suo gesto divenne il simbolo del riscatto delle donne dalla violenza maschile e 

dell’emancipazione femminile. La conquista di questi diritti fu raggiunta solo 15 anni più tardi, 

ma va dato merito al legislatore di aver irrevocabilmente estirpato dal diritto penale i residui 

espliciti di dominio maschile e di una concezione patriarcale della società. 
 

Il nodo contemporaneo: consenso e violenza sessuale 

Attualmente, è ancora all’esame del Parlamento Italiano la proposta di modifica dell’art. 609-

bis c.p., fondata sul principio del “consenso libero e attuale”, che rappresenta un fronte 

contemporaneo cruciale: sposta il baricentro dalla prova della costrizione alla centralità della 

volontà, con implicazioni culturali oltre che tecnico-giuridiche. La Camera ha approvato questa 

modifica, che ridefinisce il reato: è violenza sessuale chi compie atti sessuali senza questo 

consenso esplicito, volontario, attuale (al momento dell'atto), libero da coercizione, e non 

http://www.siulp.it/


 10 

presunto. L’opposizione di alcuni partiti di maggioranza, tuttavia, si è posta a ostacolo 

dell’approvazione di questo emendamento che, al momento, rimane sospeso in attesa della 

ratificazione definitiva del Senato. 
 

Conclusioni 

Dalla istituzionalizzazione del patriarcato alla sua sacralizzazione cristiana, dalla repressione 

del sapere femminile, alle fratture giuridiche del Novecento emerge una continuità strutturale: 

il controllo dell’autonomia delle donne come fondamento dell’ordine sociale. Le riforme 

indicano una direzione, ma non cancellano automaticamente le eredità simboliche e culturali di 

lungo periodo. Senza consapevolezza storica di tale genealogia, la violenza contro le donne 

rischia di riprodursi, adattandosi ai linguaggi del presente. 

E, pertanto, come dimostrano i numerosi episodi di maltrattamento e persino i femminicidi che 

ancor oggi funestano le cronache italiane, è tuttora lungo e impervio il cammino che la nostra 

società deve compiere per conquistare una concreta e reale coscienza della parità di diritti tra 

uomini e donne e il pieno riconoscimento del reciproco rispetto che sta alla base dei corretti e 

leali rapporti civili, senza i quali è impossibile una pacifica convivenza.  

La violenza contro le donne non è un residuo del passato. È una struttura che si adatta. Cambia 

linguaggio, muta giustificazioni, ma conserva la stessa funzione: difendere un ordine fondato 

sul controllo del femminile. 

Riconoscerne la genealogia non è un esercizio di memoria. È un atto di lucidità sul presente. 

 

 

Bibliografia: 
 

Brown, Peter. Il corpo e la società. Uomini, donne e astinenza sessuale nel cristianesimo antico. 

Torino: Einaudi, 1992. 
 

Broedel, H. P. The Malleus Maleficarum and the Construction of Witchcraft: Theology and 

Popular Belief. Manchester: Manchester University Press, 2003. 
 

Ginzburg, Carlo. The Night Battles: Witchcraft and Agrarian Cults in the Sixteenth and 

Seventeenth Centuries. Translated by John and Anne Tedeschi. Baltimore: Johns Hopkins 

University Press, 1983. 
 

Levack, Brian P. The Witch-Hunt in Early Modern Europe. 4th ed. London: Routledge, 2016. 
 

Meeks, Wayne A. The First Urban Christians: The Social World of the Apostle Paul. 2nd ed. 

New Haven: Yale University Press, 2003. 
 

Montesano, Marina. Caccia alle streghe. Roma: Salerno Editrice, 2012. 
 

Mormando, Franco. The Preacher’s Demons: Bernardino of Siena and the Social Underworld 

of Early Renaissance Italy. Chicago: University of Chicago Press, 1999. 
 

Osiek, Carolyn, and Margaret Y. MacDonald, with Janet H. Tulloch. A Woman’s Place: House 

Churches in Earliest Christianity. Minneapolis: Fortress Press, 2006. 
 

Watts, Edward J. Hypatia: The Life and Legend of an Ancient Philosopher. Oxford: Oxford 

University Press, 2017. 
 



 11 

Camera dei deputati, “Modifica dell’articolo 609-bis del codice penale in materia di violenza 

sessuale e di libera manifestazione del consenso,” Scheda di lettura (XIX legislatura), accessed 

December 12, 2025, https://temi.camera.it/leg19/provvedimento/modifica-dell-articolo-609-

bis-del-codice-penale-in-materia-di-violenza-sessuale-e-di-libera-manifestazione-del-

consenso.html  
 

 

Didascalie  

Fig. 1 - Hypatia, Ch. Mitchell, 1885. Olio su tela, Laing Art Gallery, Newcastle upon Tyne. 

Fig. 2 – San Bernardino da Siena, Cristofano dell'Altissimo, 1569. Galleria degli Uffizi, 

Firenze. Serie Gioviana, Inv. n. 2965. 

Fig. 3 – “Malleus Maleficarum”, Copertina della settima edizione, Cologne 1520 (The 

University of Sydney). 

Fig. 4 – Stampa del 1792 che rappresenta la Torre dell'Imperatore e l'edificio ad essa connesso. 

Si trovava a Milano lungo la Cerchia dei Navigli e venne destinata a divenire Hexenturm da 

Federico Borromeo. 

Fig. 5 – Le donne al voto nel 1946, da FNP Cisl Pensionati Emilia Romagna 

Fig. 6 – Franca Viola, da SIULP (www.siulp.it)  

 

 

Autore: Maria Luisa Nava - mlsnava@gmail.com  

 

https://temi.camera.it/leg19/provvedimento/modifica-dell-articolo-609-bis-del-codice-penale-in-materia-di-violenza-sessuale-e-di-libera-manifestazione-del-consenso.html
https://temi.camera.it/leg19/provvedimento/modifica-dell-articolo-609-bis-del-codice-penale-in-materia-di-violenza-sessuale-e-di-libera-manifestazione-del-consenso.html
https://temi.camera.it/leg19/provvedimento/modifica-dell-articolo-609-bis-del-codice-penale-in-materia-di-violenza-sessuale-e-di-libera-manifestazione-del-consenso.html
http://www.siulp.it/
mailto:mlsnava@gmail.com

