Maria Luisa Nava

La violenza contro le donne: una storia lunga quanto il potere
Genealogia storica, sacralizzazione cristiana e rotture giuridiche nell’Italia
contemporanea

Abstract

La violenza contro le donne ¢ spesso interpretata come fenomeno emergenziale o devianza
individuale. L’articolo propone una lettura di lunga durata, collocando la violenza di genere
all’interno della genealogia storica del patriarcato. Dopo aver analizzato il sistema di controllo
della riproduzione e della discendenza, il contributo esamina la sua sacralizzazione in ambito
cristiano, ripercorrendo le vicende storiche che portarono alla costruzione della donna come
veicolo del male sino alla nascita dei movimenti femministi.

Una sezione specifica ¢ dedicata all’emancipazione delle donne in Italia sino al dibattito
contemporaneo sul consenso nel diritto penale. La violenza di genere emerge cosi come
prodotto strutturale di un sistema storico, non come sua patologia.

La violenza di genere come problema strutturale

La violenza contro le donne continua a essere trattata prevalentemente come un fenomeno
emergenziale, riconducibile a comportamenti individuali devianti o a crisi relazionali. Questa
interpretazione, tuttavia, risulta insufficiente sul piano storico e antropologico. La violenza di
genere non ¢ un’anomalia del sistema sociale, ma una delle sue modalita di funzionamento
laddove il potere ¢ organizzato in senso patriarcale. L’obiettivo di questa sintesi ¢ ricostruire,
in sintesi, la genealogia storica della violenza contro le donne, mostrando come essa sia radicata
nella lunga durata del patriarcato, inteso non come dato naturale, ma come costruzione storica.

L’organizzazione delle societa patriarcali: controllo della riproduzione e violenza

Le ricerche archeologiche e antropologiche indicano che il dominio maschile non costituisce
un dato universale né originario. La svolta si colloca con la sedentarizzazione e la costruzione
di centri abitati stanziali (villaggi), avvenuta durante il Neolitico. La stabilizzazione dei gruppi
umani avvenne a seguito della scoperta dell’agricoltura e dell’allevamento, che comportd anche
I’accumulo di surplus di beni (in particolare di derrate alimentari, in gran parte cereali) e la
nascita della proprieta privata: in questo contesto, il controllo della riproduzione diventa
cruciale per garantire la trasmissione dei beni e dello status. Di conseguenza, il corpo femminile
assume una centralita politica: controllare la sessualita delle donne significa controllare la
discendenza. In questa prospettiva, la violenza emerge come strumento strutturale di disciplina
e deterrenza, funzionale alla stabilita del sistema.

Cristianesimo e sacralizzazione del dominio maschile (San Paolo e tradizione patristica)

Con 1l cristianesimo, il patriarcato non viene messo in discussione, ma tende a essere inscritto
in un ordine teologico. La subordinazione femminile non ¢ piu soltanto un fatto sociale: viene
letta come conseguenza dell’ordine morale e della storia della salvezza. Eva diventa il
paradigma della colpa; la donna ¢ associata alla carne, alla sessualita, alla tentazione e, in molte
declinazioni, all’azione del male. All’interno del cristianesimo delle origini, I’epistolario di San
Paolo - in particolare con le lettere ai Corinzi e la loro ricezione - gioca un ruolo decisivo nel
definire gerarchie e ruoli di genere, soprattutto in relazione alla disciplina del corpo e all’ordine



comunitario (ad es. 1 Cor 11; 1 Tim 2). La ricerca contemporanea ha mostrato come, dietro la
fissazione normativa, siano leggibili conflitti reali sulla presenza pubblica delle donne e sulla
loro autorevolezza profetica e liturgica.

Ipazia di Alessandria: la repressione del sapere femminile

L’uccisione di Ipazia di Alessandrianel 415 d.C. costituisce un caso emblematico di repressione
del sapere femminile. Filosofa neoplatonica, matematica e astronoma, Ipazia godeva di
un’autorita pubblica che sfuggiva al controllo ecclesiastico maschile. (Fig. 1)

Hypatia, Ch. Mitchell, 1885. Olio su tela, Laing Art Gallery, Newcastle upon Tyne.



La sua liberta di pensiero, mal tollerata da Cirillo vescovo di Alessandria, unitamente alla sua
vicinanza a Oreste, prefetto di Egitto e in aperto contrasto con Cirillo, le costarono la vita, che
le venne tolta in modo estremamente sanguinario ed efferato da una folla feroce, istigata da
Cirillo.

Le fonti tardoantiche descrivono un linciaggio brutale; al di 1a delle contingenze politiche locali,
I’evento segnala un messaggio strutturale: una donna sapiente, autonoma e autorevole ¢
percepita come minaccia.

La sua grande sapienza, che 1’aveva posta a capo della scuola filosofica di Alessandria, e la
vicenda cruenta del suo omicidio sono esposte nel racconto di Socrate Scolastico (Hist. eccl.
7.15).

Medioevo e predicazione: Bernardino da Siena e la costruzione dell’allarme morale

Tra XIV e XV secolo, la misoginia cristiana esce dagli ambiti dottrinali e giuridici per diventare
discorso pubblico, veicolato dalla predicazione. In questa fase si costruisce il consenso sociale
che rende praticabile la persecuzione. Bernardino da Siena (1380-1444) rappresenta un caso
centrale: la predicazione in volgare davanti a folle numerose insiste su un immaginario che
associa il femminile alla lussuria, all’inganno e al disordine morale, facilitando la traduzione
del sospetto in mobilitazione sociale. (Fig. 2)

- [D:BERNARDINVSDISENA]

San Bernardino da Siena, Cristofano dell'Altissimo, 1569.
Galleria degli Uffizi, Firenze. Serie Gioviana, Inv. n. 2965



La figura della guaritrice/erbaria, sottratta a controllo istituzionale maschile, diventa un
bersaglio privilegiato di stigmatizzazione. L’ostinazione con la quale Bernardino (che era stato
indagato dall’Inquisizione come possibile eretico, pur uscendone assolto) perseguiva le donne
“sapienti” e indipendenti appare evidente nel suo particolare accanimento contro Matteuccia da
Todi. Infatti, nel 1426 Bernardino si reco a Todi dove si dedico in special modo a perseguire
I’operato di Matteuccia di Francesco, una guaritrice divenuta molto nota, definita nella sentenza
del processo che la porto sul rogo nel 1428 “incantatrix” e “striga”, come 1’aveva stigmatizzata
proprio Bernardino nelle sue prediche. I documenti che attestano lo svolgimento del suo
processo sono conservati nell’ Archivio Comunale di Todi.

Alle soglie del Rinascimento: il Malleus Maleficarum e la codifica della violenza

La pubblicazione del Malleus Maleficarum nel 1486—87 segna una svolta: non inventa la
misoginia cristiana, ma la sistematizza e la rende operativa, consolidando un dispositivo che
rende la violenza giudiziaria ripetibile. (Fig. 3)

MALLEVS

" MALEFICA-

“Malleus Maleficarum”, Copertina della settima edizione,
Cologne 1520 (The University of Sydney).



Pubblicato a seguito di una bolla emessa da Innocenzo VIII nel 1484 “Summis desiderantes
affectibus” con la quale il papa autorizza gli autori (i domenicani Heinrich Kramer e Jacob
Sprenger) a perseguire il delitto di stregoneria in Germania, il Malleus Maleficarum ¢ in effetti
un manuale che codifica le modalita di riconoscimento delle streghe, stabilendo che si tratta
soprattutto di donne, in quanto “mas occasionatus” (cio€¢ maschio mancato). Lo stesso termine
“femmina” deriverebbe — secondo I’interpretazione personale degli autori — da “fe+minus”,
cio¢ da una “fede minore”. Il testo, poi, stabilisce meticolosamente anche le torture alle quali
sottoporre gli inquisiti affinché ammettano le loro colpe, in modo particolare il sodalizio con il
diavolo, soffermandosi in modo particolare sui riti malefici e sui congiungimenti carnali osceni
che le (e gli) accusate/i avrebbero ripetutamente compiuto con il demonio.

Il testo essenzializza la colpa femminile (le donne sarebbero piu inclini al male), sessualizza il
demoniaco (il demonio opera soprattutto attraverso il desiderio e il corpo femminile) e
normalizza pratiche coercitive (tortura e confessione) come strumenti di verita processuale.13
Il Malleus Maleficarum, pur non essendo mai stato adottato ufficialmente dalla Chiesa, divenne
il manuale piu diffuso presso gli Inquisitori e rimase in uso sino alla meta del XVII secolo.

L’Italia della Controriforma: i Borromeo, le persecuzioni e il progetto di Hexenturm
Nel contesto italiano, la persecuzione per stregoneria assume intensita differenziate, ma la
seconda meta del XVI secolo — in piena Controriforma — mostra un irrigidimento in cui
disciplinamento pastorale e controllo sociale tendono a intrecciarsi. Le iniziative riformatrici e
fortemente misogine di Carlo Borromeo, Arcivescovo di Milano, costituiscono un caso
altamente significativo. Nella sua opera di attuare i principi e 1 disposti del Concilio di Trento,
al quale aveva attivamente preso parte, si adoperd per imporre il valore del matrimonio, il
celibato sacerdotale; in particolare, si impegno a combattere 1’eresia e il protestantesimo, anche
con interventi radicali. Emblematica ¢ la sua visita pastorale nella Val Mesolcina dove fece
arrestare per stregoneria piu di 150 persone. Molte di loro vennero torturate e 12 donne e il
prevosto vennero condannati ad essere arsi sul rogo (1583): questo episodio ¢ frequentemente
citato come esempio di spietata repressione connessa al clima religioso del tempo.

In ambito ambrosiano, la tradizione riferisce che Federico Borromeo (cugino di Carlo alla cui
morte, avvenuta nel 1584, successe e che resse la diocesi sino al 1631), sulle orme del
predecessore di cui proseguiva 1’operato, penso di destinare a Milano una struttura detentiva
specifica per gli accusati di stregoneria — un Hexenturm — sul modello mitteleuropeo. Federico
aveva individuato nella c.d. “Torre dell’Imperatore”, il luogo da adibire a tale scopo. (Fig. 4)



R e o

Stampa del 1792 che rappresenta la Torre dell'Imperatore e l'edificio ad essa connesso.
Si trovava a Milano lungo la Cerchia dei Navigli e venne destinata a divenire Hexenturm da
Federico Borromeo.

Anche se il progetto non venne mai realizzato per la sua scomparsa (1631) e per I’opposizione
del clero milanese, che si era dichiarato contrario all’opera, il dato ¢ rilevante perché segnala la
volonta di istituzionalizzare la persecuzione come funzione ordinaria di governo.

Nonostante cio, il Cardinale Federico ¢ ricordato dal Manzoni ne “I promessi sposi” per il suo
mecenatismo (fondo la Biblioteca Ambrosiana e 1’annessa Pinacoteca donandovi le sue
importanti raccolte di manoscritti e opere d’arte), suoi numerosi atti di carita e soprattutto il suo
prodigarsi per 1 sofferenti durante la peste che colpi Milano nel 1630.

La presa di coscienza delle donne e le lotte per I’emancipazione femminile

I primi movimenti femministi nascono prevalentemente nel mondo anglosassone gia tra la fine
del XVIII e gli inizi del XIX secolo. Un’antesignana del moderno femminismo pud essere
considerata Mary Astell che, nell’Inghilterra della fine del XVII secolo si schierd contro la
“dominazione maschile”, iniziando a pubblicare scritti gia a partire dal 1696 nei quali sosteneva
che non esisteva nessuna prova dell’inferiorita della donna nei confronti dell’uomo, neppure in
ambito biblico e filosofico.

In seguito, gia con la rivoluzione francese si aprirono 1 dibattiti sul ruolo delle donne, in un
climax culturale che si basava su principi anticlericali e sui diritti umani. Il piu acceso



sostenitore della parita fra uomini e donne fu Nicolas de Condorcet, che sostenne non solo
I’uguaglianza tra uomini e donne, ma anche il suffragio (diritto di voto) femminile, che venne
pero rifiutato dall’ Assemblea costituente.

Bisogna quindi attendere la seconda meta del XIX secolo perché in Europa si attesti una piu
marcata coscienza femminista, che si adopera per I’emancipazione femminile, attraverso gli
scritti di donne, ma anche di uomini. Cio accade in Francia, nei Paesi Bassi e arriva anche a
coinvolgere gli Stati Uniti a partire dagli inizi del XX secolo.

Infatti, se la scrittrice inglese Mary Wollstonecraft — che pubblico nel 1792 “A Vindication of
the Right of Women” - ¢ considerata la fondatrice del femminismo liberale, a partire dalla meta
del XIX secolo, i diritti delle donne e I’emancipazione femminile furono i principi a cui si
ispirarono le signore del “Langham Place Circle”. Le dame del circolo si adoperarono in special
modo per il “Married Women’s Property Committee” (Comitato per le proprieta delle donne
maritate) gia a partire dal 1855, che divenne legge nel 1882.

Il voto alle donne, il “suffragio universale” e I’evoluzione del diritto di famiglia

Nel 1869 nel Regno Unito si colloca la nascita ufficiale di quello che fu la piu importante
iniziativa femminile per il riconoscimento dei diritti delle donne, universalmente nota come il
“movimento delle suffragette”, proprio perché la principale richiesta era la rivendicazione del
diritto di voto, per il cui ottenimento si adoperarono con manifestazioni di piazza e forme di
protesta che ebbero anche conseguenze di violenta repressione da parte della Forza Pubblica
(arresti e perfino la morte di una di loro nel 1913 durante la protesta al Derby di Epsom, che
venne stigmatizzata con un’edizione speciale del quotidiano femminile The Suffragette).
Tutto ci0, perod, portd nel 1918 al riconoscimento del diritto di voto per le donne da parte del
parlamento inglese, come era gia in precedenza accaduto in Nuova Zelando nel 1893, seguita
dalla Finlandia nel 1906 e dalla Norvegia I’anno successivo e nel 1918 in Germania.

Negli Stati Uniti il suffragio universale risale al 1920, ma gia dal 1869 era stato riconosciuto
nello stato dello Wyoming.

E I'Italia? L emancipazione femminile arriva nel nostro Paese alcuni decenni piu tardi e solo
nel secondo dopoguerra 1’ordinamento italiano inizia a smantellare formalmente dispositivi
patriarcali consolidati. La conquista del diritto di voto alle donne (1945-1946) segna il loro
I’ingresso a pieno titolo nella cittadinanza politica. (Fig. 5)

1946

L’'anno della

svolta

LE DONNE AL VOTO

Le donne al voto nel 1946, da FNP Cisl Pensionati Emilia Romagna



Infatti, il primo febbraio 1945, con il decreto luogotenenziale n. 23 (detto “Bonomi” dal suo
estensore), 1’Italia conferisce il diritto di voto a tutte le donne che avevano compiuto 21 anni.
Tuttavia, la possibilita di essere elette venne garantita alle donne solo successivamente, con
decreto n. 74 del 10 marzo 1946. Le donne si recarono alle urne per la prima volta il 2 giugno
dello stesso anno, in occasione del referendum istituzionale per la scelta tra monarchia e
repubblica: ¢ noto che fu proprio il voto femminile a sancire definitivamente la scelta
repubblicana per il nostro Paese.

Tra le conquiste dell’elettorato femminile va ascritto anche il diritto al divorzio, introdotto con
la legge 1 dicembre 1970, n. 898 (legge Fortuna-Baslini), un dispositivo che ha incrinato
definitivamente 1’indissolubilita del matrimonio come dispositivo di controllo.

L’opposizione di parte del Parlamento (Democrazia Cristiana e Movimento Sociale Italiano),
oltre che della Chiesa Cattolica, che si schierava da sempre contro il divorzio, portarono nel
1974 ad indire un referendum abrogativo che, tuttavia, non ebbe successo e che riconfermo la
volonta del popolo italiano a favore del divorzio.

Stessa sorte tocco ad un altro importante caposaldo per i diritti delle donne: il diritto all’aborto
legale. Infatti, anche la legge 22 maggio 1978 n. 194 che introdusse 1’interruzione volontaria
della gravidanza fu oggetto di un referendum abrogativo proposto dai cattolici del Movimento
per la vita. Ma I’esito dell’iniziativa, giunta al voto il 17 maggio 1981, ebbe un risultato
platealmente negativo (68% dei voti contro il 38% degli abolizionisti) e la legge venne
definitivamente confermata.

Nel frattempo, venne posta in essere anche una sostanziale riforma del diritto di famiglia con
la legge n. 19 del 19 maggio 1975 n. 151, che costituisce uno storico e significativo snodo
strutturale: viene abolita la potesta maritale e introdotta la parita giuridica tra i coniugi, ponendo
fine alla famiglia patriarcale codificata nel Codice Civile del 1942.

Da ultimo, va segnalato che solo con la legge del 5 agosto1981 n. 442 viene definitivamente
emanata 1’abrogazione del “matrimonio riparatore” e del draconiano delitto d’onore (definiti
dal Codice Rocco del 1930, artt. 554 e 587), per il quale erano previste pene minime per chi
uccideva la moglie, una figlia o una sorella per difendere 1’onore della famiglia. Si puo
affermare che una forte spinta verso questa riforma normativa venne dallo scalpore suscitato
nell’opinione pubblica italiana dalla vicenda della giovane siciliana Franca Viola, che —a 17
anni - ebbe il coraggio di rifiutare il “matrimonio riparatore” con colui che 1’aveva stuprata,
nonostante le pressioni della famiglia. (Fig. 6)



10 non sono di propri
di nessuno, 'onore lo perde
chi le fa cerie cose,
non chi le subisce
Franca viola

Franca Viola, da SIULP (www.siulp.it)

Il suo gesto divenne il simbolo del riscatto delle donne dalla violenza maschile e
dell’emancipazione femminile. La conquista di questi diritti fu raggiunta solo 15 anni piu tardi,
ma va dato merito al legislatore di aver irrevocabilmente estirpato dal diritto penale i residui
espliciti di dominio maschile e di una concezione patriarcale della societa.

Il nodo contemporaneo: consenso e violenza sessuale

Attualmente, ¢ ancora all’esame del Parlamento Italiano la proposta di modifica dell’art. 609-
bis c.p., fondata sul principio del “consenso libero e attuale”, che rappresenta un fronte
contemporaneo cruciale: sposta il baricentro dalla prova della costrizione alla centralita della
volonta, con implicazioni culturali oltre che tecnico-giuridiche. La Camera ha approvato questa
modifica, che ridefinisce il reato: ¢ violenza sessuale chi compie atti sessuali senza questo
consenso esplicito, volontario, attuale (al momento dell'atto), libero da coercizione, € non


http://www.siulp.it/

presunto. L’opposizione di alcuni partiti di maggioranza, tuttavia, si ¢ posta a ostacolo
dell’approvazione di questo emendamento che, al momento, rimane sospeso in attesa della
ratificazione definitiva del Senato.

Conclusioni

Dalla istituzionalizzazione del patriarcato alla sua sacralizzazione cristiana, dalla repressione
del sapere femminile, alle fratture giuridiche del Novecento emerge una continuita strutturale:
il controllo dell’autonomia delle donne come fondamento dell’ordine sociale. Le riforme
indicano una direzione, ma non cancellano automaticamente le eredita simboliche e culturali di
lungo periodo. Senza consapevolezza storica di tale genealogia, la violenza contro le donne
rischia di riprodursi, adattandosi ai linguaggi del presente.

E, pertanto, come dimostrano i numerosi episodi di maltrattamento e persino i femminicidi che
ancor oggi funestano le cronache italiane, ¢ tuttora lungo e impervio il cammino che la nostra
societa deve compiere per conquistare una concreta e reale coscienza della parita di diritti tra
uomini ¢ donne e il pieno riconoscimento del reciproco rispetto che sta alla base dei corretti e
leali rapporti civili, senza i quali ¢ impossibile una pacifica convivenza.

La violenza contro le donne non ¢ un residuo del passato. E una struttura che si adatta. Cambia
linguaggio, muta giustificazioni, ma conserva la stessa funzione: difendere un ordine fondato
sul controllo del femminile.

Riconoscerne la genealogia non & un esercizio di memoria. E un atto di lucidita sul presente.

Bibliografia:

Brown, Peter. Il corpo e la societa. Uomini, donne e astinenza sessuale nel cristianesimo antico.
Torino: Einaudi, 1992.

Broedel, H. P. The Malleus Maleficarum and the Construction of Witchcraft: Theology and
Popular Belief. Manchester: Manchester University Press, 2003.

Ginzburg, Carlo. The Night Battles: Witchcraft and Agrarian Cults in the Sixteenth and
Seventeenth Centuries. Translated by John and Anne Tedeschi. Baltimore: Johns Hopkins
University Press, 1983.

Levack, Brian P. The Witch-Hunt in Early Modern Europe. 4th ed. London: Routledge, 2016.

Meeks, Wayne A. The First Urban Christians: The Social World of the Apostle Paul. 2nd ed.
New Haven: Yale University Press, 2003.

Montesano, Marina. Caccia alle streghe. Roma: Salerno Editrice, 2012.

Mormando, Franco. The Preacher’s Demons: Bernardino of Siena and the Social Underworld
of Early Renaissance Italy. Chicago: University of Chicago Press, 1999.

Osiek, Carolyn, and Margaret Y. MacDonald, with Janet H. Tulloch. A Woman’s Place: House
Churches in Earliest Christianity. Minneapolis: Fortress Press, 2006.

Watts, Edward J. Hypatia: The Life and Legend of an Ancient Philosopher. Oxford: Oxford
University Press, 2017.

10



Camera dei deputati, “Modifica dell’articolo 609-bis del codice penale in materia di violenza
sessuale e di libera manifestazione del consenso,” Scheda di lettura (XIX legislatura), accessed
December 12, 2025, https://temi.camera.it/legl9/provvedimento/modifica-dell-articolo-609-
bis-del-codice-penale-in-materia-di-violenza-sessuale-e-di-libera-manifestazione-del-
consenso.html

Didascalie

Fig. 1 - Hypatia, Ch. Mitchell, 1885. Olio su tela, Laing Art Gallery, Newcastle upon Tyne.
Fig. 2 — San Bernardino da Siena, Cristofano dell'Altissimo, 1569. Galleria degli Uffizi,
Firenze. Serie Gioviana, Inv. n. 2965.

Fig. 3 — “Malleus Maleficarum”, Copertina della settima edizione, Cologne 1520 (The
University of Sydney).

Fig. 4 — Stampa del 1792 che rappresenta la Torre dell'Imperatore e 1'edificio ad essa connesso.
Si trovava a Milano lungo la Cerchia dei Navigli e venne destinata a divenire Hexenturm da
Federico Borromeo.

Fig. 5 — Le donne al voto nel 1946, da FNP Cisl Pensionati Emilia Romagna

Fig. 6 — Franca Viola, da SIULP (www.siulp.it)

Autore: Maria Luisa Nava - mlsnava@gmail.com

11


https://temi.camera.it/leg19/provvedimento/modifica-dell-articolo-609-bis-del-codice-penale-in-materia-di-violenza-sessuale-e-di-libera-manifestazione-del-consenso.html
https://temi.camera.it/leg19/provvedimento/modifica-dell-articolo-609-bis-del-codice-penale-in-materia-di-violenza-sessuale-e-di-libera-manifestazione-del-consenso.html
https://temi.camera.it/leg19/provvedimento/modifica-dell-articolo-609-bis-del-codice-penale-in-materia-di-violenza-sessuale-e-di-libera-manifestazione-del-consenso.html
http://www.siulp.it/
mailto:mlsnava@gmail.com

